
1

portano poi lo sguardo 
sull’antica diocesi di Como, 
diocesi estesa e per più ra-
gioni “di frontiera”: frontie-
ra politica (tra il Ducato di 
Milano e la Confederazione 
elvetica), culturale (una 
cerniera tra Sud italofono e 
Nord tedescofono) e reli-
giosa, con la presenza pro-

testante, dopo la Rifor-
ma, nelle valli soggette 
ai Grigioni. Parecchie 
pagine sono dedicate a 
un aspetto che avevo po-
tuto notare studiando le 
visite pastorali nella Pie-
ve di Agno (Lo sguardo 
del vescovo, 1989): la 
blanda attenzione dei 
vescovi di Como, alme-
no negli atti visitali, per 
le pratiche “superstizio-
se” e le credenze strego-
nesche, in contrasto con 
gli occhiuti, zelanti, in-
t e rven t i s t i  co l l egh i 
dell’arcidiocesi milane-
se, tra cui spiccano i due 
Borromeo. Tra le possi-

bili spiegazioni Giorgetta e 
Portone indicano proprio il 
peso della frontiera religio-
sa: “Impegnati a fronteg-
giare la presenza protestan-
te, esigua ma ben organiz-
zata e dottrinalmente pre-
parata, attiva nelle valli co-
me in nessun’altra regione 
della Penisola, per di più 
protetta dalle autorità seco-
lari, è ipotizzabile ritenere 
che il principale assillo per 
la Chiesa locale non fosse-
ro più le diaboliche super-
stizioni, e di conseguenza 
neanche le streghe. Così 
come è plausibile la volontà 
da parte dell’episcopato la-
riano di non alimentare un 
eccessivo interesse intorno 
al tema delle superstizioni, 
una necessità dettata dall’e-
sigenza di non esporre il 
cattolicesimo alle critiche 
della propaganda prote-
stante” (pp. 109-111). In 
questo contesto i vescovi 
comaschi si sono allineati 
rapidamente alle nuove e 
prudenti indicazioni del 
Sant’Uffizio in materia di 
stregoneria e non vi sono 
state quelle tensioni tra in-

mazione della tradizione 
del ludus in un raduno di 
adoratori del Diavolo” (pp. 
44-45). “Gli studi condotti 
sulle fonti processuali lom-
barde dimostrano, al pari 
dei risultati emersi dalle ri-
cerche svolte sul versante 
franco-svizzero, come nella 
riconquista della montagna 

le élites del tempo, in parti-
colare le gerarchie eccle-
siastiche, di cui erano l’e-
spressione ideologica, con-
dussero un’accurata opera 
di rilevazione delle tradizio-
ni arcaiche, sopravvissute 
in aree marginali a ridosso 
delle Alpi, propedeutica al-
la loro successiva rielabo-
razione teologica e giuridi-
ca in chiave diabolica” (pp. 
48-49). E così “la genesi e la 
lunga durata della caccia 
nelle vallate alpine si pone 
p i ù  c h e  m a i  a l  c e n t r o 
dell’attenzione degli studio-
si come caso di studio degli 
effetti della moderna civiliz-
zazione in aree di forte at-
trito culturale, dove è possi-
bile misurare la particolare 
violenza e intensità delle di-
namiche acculturative po-
ste in essere dai rappresen-
tanti delle moderne istitu-
zioni secolari e religiose” 
(p. 64).

Chiusa la parte introdut-
tiva con un secondo capito-
lo che ritorna alla “genesi 
tardo-medievale del feno-
meno persecutorio nelle 
Alpi occidentali”, gli autori 

ta e bassa”. Sono pazzi, 
penserà qualcuno. No, so-
no seri, molto seri, e questo 
loro libro si presenta anche 
come un compendio delle 
ricerche sulla stregoneria 
degli ultimi cinquant’anni. 
E quando poi si entra nel 
merito di quelle “montagne 
stregate” della diocesi di 
Como – di cui fanno par-
te le pievi svizzere di Ba-
lerna, Mendrisio, Riva S. 
Vitale, Lugano, Bellinzo-
na e Locarno – l’atten-
zione alle ricerche su al-
tri territori europei e al 
dibattito storiografico 
sui vari aspetti del feno-
meno stregonesco e de-
gli studi che lo riguarda-
no non viene meno, re-
sta puntuale e costante.

Di fatto è impossibile 
dar conto compiutamen-
te degli argomenti trat-
tati in questo corposo 
volume. Ne riprendo ra-
pidamente un paio, a co-
minciare dal “modello 
alpino” della stregoneria. 
L’immaginario del sabba si 
palesa nella prima metà del 
Quattrocento in un’area 
delle Alpi che comprende il 
Delfinato, la Savoia, la Val-
le d’Aosta, Ginevra, Vaud e 
Vallese, anche in relazione 
alla persecuzione delle ere-
sie catara e valdese. Messo 
a fuoco da studiosi svizzeri 
e francesi, il processo di fis-
sazione di quell’immagina-
rio nell’arco alpino è stato 
meno indagato in Italia, e 
Giorgetta e Portone passa-
no in rassegna i vari studi 
locali, soprattutto relativi 
all’alta Lombardia, che lo 
attestano: “Rispetto al ridu-
zionismo braudeliano, che 
stempera la caccia nell’indi-
stinto orizzonte della su-
perstizione dei montanari, 
perdendo di vista la cornice 
sociale e culturale del feno-
meno persecutorio, emer-
gono dagli studi condotti 
dagli storici locali in Lom-
bardia elementi che evi-
denziano, anche al di qua 
delle Alpi, l’origine eccle-
siastica della strega diaboli-
ca, a partire dalla trasfor-

Valerio Giorgetta e Pao-
lo Portone, Montagne stre-
gate. La lunga caccia alle 
streghe nell’antica Diocesi 
di Como (XV-XVIII secolo), 
Roma, Writeup, 2024, 597 
pp. (Archidoxa. Collana di 
storia delle religioni)

La stregoneria e la sua 
persecuzione hanno conti-
nuato a stimolare, anche 
dopo la grande stagione de-
gli anni Sessanta-Ottanta, 
pubblicazioni di varia natu-
ra, dal romanzo storico che 
strizza l’occhio al mercato 
editoriale allo studio meti-
coloso condotto sulle fonti 
e che non fa sconti al letto-
re. Tra questi ultimi il lavo-
ro di Valerio Giorgetta e 
Paolo Portone, pur concen-
trato su un’area specifica, 
spicca per ampiezza dello 
sguardo e dominio della va-
sta letteratura sull’argo-
mento. Il peso, nel senso 
buono, di questo libro di 
quasi seicento pagine lo si 
coglie già nella breve pre-
messa, dove vengono squa-
dernate alcune questioni 
fondamentali e se ne passa-
no in rassegna criticamen-
te le tappe di ricerca. E così 
abbiamo la nota 3 che pren-
de i quattro quinti della pa-
gina 12, l’intera pagina 13 e 
mezza pagina 14 (e sono 
pagine fitte!) per dar conto 
del “tema caldo (…) relati-
vo alla ‘professione’ svolta 
dalle immaginarie adoratri-
ci di Satana”, a partire dalle 
forzature femministe di Le 
streghe siamo noi delle sta-
tunitensi Ehrenreich ed 
English (1975): semplifica-
zioni ideologiche che tutta-
via, fanno notare gli autori, 
hanno poi trovato parziale 
c o n f e r m a  i n  r i c e r c h e 
“scientificamente orienta-
te”. O la nota 8 che sintetiz-
za – occupando quasi tutta 
la pagina 16 e scollinando 
nella 17 – “il dibattito sulle 
origini della stregoneria 
diabolica, se questa sia da 
intendersi come una conce-
zione di matrice colta o vi-
ceversa il frutto di una com-
penetrazione tra cultura al-



2

gli esiti civili di una possibi-
le scomunica, per Marghe-
rita di “tutelarsi dalle ben 
più severe attenzioni della 
corte secolare di Lugano”, 
dopo una chiamata in cor-
reo da parte di una donna 
inquisita e torturata. Così i 
due libri prendono avvio da 
quegli sconvolgenti episodi 
di autoaccusa che contribu-
iscono a rendere tanto 
enigmatica la storia della 
stregoneria.

Per chiudere, una nota, 
benevolmente critica, sul 
sottotitolo, che fa capo al 
topos “caccia alle streghe”. 
Benché sia indubbia la pre-
valenza femminile – e stu-
diato sia il precoce proces-
so di “femminilizzazione 
della stregoneria diabolica” 
riscontrabile già nel Quat-
trocento (e qui segnalo 
un’altra nota sterminata, la 
26 di p. 30, che si conclude 
a p. 33 e mostra ancora una 
volta un pieno dominio del-
la letteratura sul fenomeno 
stregonesco) – la formula 
resta in parte fuorviante, e 
sarebbe pur sempre da pre-
ferirle “persecuzione della 
stregoneria”, anche se for-
se non ha la stessa ‘imme-
diatezza’ (a proposito: tra 
gli illuminanti casi quattro-
centeschi di “autodenun-
cia” in confessione riportati 
da Maifreda abbondano i 
maschi).

Visto che ho appena ac-
cennato a quella nota 26, 
devo purtroppo segnalare – 
anche in aiuto al lettore – 
che nel capitolo I c’è uno 
scarto tra la numerazione 
dei richiami e quella delle 
note (e questo dalla nota 11 
alla nota 80), prodotto pre-
sumibilmente dall’elimina-
zione accidentale della “ve-
ra” nota 11, di cui rimane 
però il richiamo nel testo. 
Così, per esempio, la lunga 
nota 26 appena segnalata 
corrisponde in realtà al ri-
chiamo 27 (che è a p. 33!, 
perché oltretutto capita ahi-
noi che nota e richiamo 
non siano più sulla stessa 
pagina). L’anomalia rientra 
solo verso la fine del capito-

gazzi o da romanzo popola-
re ottocentesco (con ricor-
so a strumenti dell’intelli-
genza artificiale per “uni-
formare lo stile iconografi-
co e mantenere coerenza 
narrativa”). Un lavoro im-
preciso, ripetitivo, a tratti 
decisamente goffo. E da Ei-
naudi è uscito in settembre 
Germano Maifreda, Sono 
una strega. Confessioni del 
sabba nel passato europeo, 
studio che apre nuove pro-
spettive sull’immaginario 
del sabba. Maifreda si con-
centra sulle autodenunce 
quattrocentesche di prati-
che stregoniche reperite 
negli archivi della Peniten-
zieria apostolica: uomini e 
donne  che  d ich iarano 
spontaneamente in confes-
sione di aver preso parte al 
sabba e supplicano il per-
dono. Confessioni apparen-
temente assurde – di cui lo 
storico propone un’articola-
ta spiegazione – che parte-
cipano “dal basso” alla co-
struzione e alla cristallizza-
zione dell’immaginario del 
sabba.

Sono una strega inizia 
con una tal Puria, savone-
se, che va da un confessore 
e racconta “di avere fatto 
parte di una setta che si ra-
dunava nottetempo in luo-
ghi segreti, dove, fra orge e 
balli, incontrava, e adorava, 
il demonio”. Per una curio-
sa coincidenza – diversi so-
no epoca e contesto – Mon-
tagne stregate si apre con 
una certa Margherita de 
Boseghe che da Camigno-
lo si reca dall’inquisitore di 
Como, “sua sponte in com-
pagnia dello zio, per auto-
accusarsi” di aver parteci-
pato a “un ballo diabolico 
(…) sopra il Monte Cene-
re” (il viaggio a Como di 
Margherita apre anche il 
bel capitolo VIII, centrato 
sulle tensioni tra il pruden-
te inquisitore di Como e 
l’atteggiamento forcaiolo 
delle autorità balivali e del-
la popolazione locale). In 
entrambi i casi l’autoaccusa 
ha carattere preventivo: 
per Puria si tratta di evitare 

Una tradizione autoctona? 
La Domina Ludi e la buona 
società; VII. Dal ludus al 
sabba: “Domina Ludi qui 
demon est”; VIII. L’avvoca-
to delle streghe; IX. Le trac-
ce della persecuzione tra 
XV e XVIII secolo (questo 
capitolo condensa in una 
novantina di pagine tutti gli 
episodi di persecuzione do-
cumentati per l’antica Dio-
cesi di Como, quindi con 
parecchie indicazioni rela-
tive ai baliaggi della Svizze-
ra italiana).

E ancora: X. Emersione e 
mutamenti dello stereotipo 
della strega diabolica; XI. 
Un’ambigua continuità: il 
caso di Gian Pietro Stoppa-
ni; XII. Il diavolo addosso. 
Esorcisti e streghe; XIII. 
Riconoscere la strega. In-
dovini, sacerdoti, cercatori 
del bollo diabolico.

Anche dopo l’uscita di 
questo libro – che per le 
sue caratteristiche non sa-
rà un bestseller ma che 
ogni biblioteca importante 
dovrebbe procurarsi – so-
no apparse altre pubblica-
zioni su un tema che conti-
nua, per varie ragioni, a su-
scitare interesse. Ne indico 
due, uscite proprio mentre 
stavo leggendo Montagne 
stregate, che sono anche 
uno specchio della varietà, 
pure qualitativa, degli esiti 
editoriali in questo ambito.

Il primo, di respiro loca-
le, centrato su una singola 
vicenda, è stato pubblicato 
in Ticino dall’editore Fonta-
na: Gerry Mottis, Barbara 
Fontana, la strega. Un pro-
cesso emblematico del 1615 
nel baliaggio di Mendrisio 
(ottobre 2025). Il processo, 
censito anche da Giorgetta 
e Portone a p. 334, era già 
stato pubblicato e commen-
tato da altri autori nel 1979 
(“Archivio Storico Ticine-
se”, n. 79). Da lì Mottis ri-
prende la trascrizione, che 
fa precedere da un testo in-
troduttivo e da un’esposi-
zione in forma di racconto 
didattico, accompagnata da 
uno stucchevole apparato 
illustrativo da libro per ra-

quisitori e autorità episco-
pale che hanno invece ca-
ratterizzato la diocesi mila-
nese.

Nella diocesi comasca a 
partire dal primo Seicento 
il conflitto sul terreno della 
repressione della stregone-
ria si manifesta essenzial-
mente tra autorità ecclesia-
stiche e autorità secolari e 
locali. È lì che la tensione si 
sviluppa e si prolunga per 
tutto il secolo, in particola-
re nei territori soggetti ai 
Grigioni o nei baliaggi ‘tici-
nesi’ governati dai cantoni 
svizzeri: “i vescovi coma-
schi dovettero affrontare 
agguerrite magistrature lai-
che che, sebbene cattoli-
che, non intendevano ri-
nunciare alla propria auto-
nomia, al punto di ricorrere 
all’intervento dei governan-
ti protestanti, pur di vedere 
difese le proprie prerogati-
ve contro le direttive roma-
ne, ma che soprattutto vi-
dero nelle raccomandazio-
ni delle autorità ecclesiasti-
che lariane, che da un lato 
invitavano a osservare la 
massima prudenza nell’ac-
cogliere le denunce di ma-
leficio, e dall’altro esortava-
no a consegnare gli accusa-
ti al tribunale di fede di Co-
mo, un vero e proprio tradi-
mento rispetto a una conso-
lidata tradizione che nei se-
coli precedenti aveva con-
sentito di procedere con 
estrema determinazione e 
severità nella repressione 
della secta strigiarum” (pp. 
116-117). E non a caso in 
quelle valli la persecuzione 
di streghe e stregoni ha 
avuto una particolare persi-
stenza (come del resto nel-
le valli svizzere soggette al-
la diocesi di Milano, che re-
stano fuori dall’indagine di 
Giorgetta e Portone).

Per dare un’idea del se-
guito indico i titoli degli al-
tri capitoli, che già parlano: 
IV. Il Convento di San Gio-
vanni di Pedemonte e il tri-
bunale lariano dell’Inquisi-
zione; V. La diabolizzazio-
ne di antiche tradizioni: il 
volo, la strega e il ludus; VI. 



3

lo, con la ripetizione della 
nota 80 (identica alla nota 
79). Se mi sono dilungato 
su questo incaglio è per 
consentire a chi leggerà 
quelle pagine di recuperare 
agevolmente il denso dialo-
go tra testo e note senza 
sentirsi qua e là smarrito. 
Peccato che non si sia nota-
to per tempo questo pro-
blema di impaginazione. E 
peccato infine che manchi, 
in un’opera così estesa e 
ricca, un indice dei nomi: 
utile anche – in assenza di 
un elenco bibliografico – 
per recuperare le prime oc-
correnze dei moltissimi te-
sti citati. È vero che con 
uno di questi strumenti, e a 
maggior ragione con en-
trambi, si sarebbero supe-
rate abbondantemente le 
600 pagine, ma a beneficio 
del lettore, e anche dell’o-
pera dei due incontenibili 
autori. (Danilo Baratti)


